



إلى أن يقف أمام عرش الله . وإذا لم يسلطى أن يصف ما رأه بكلمات بشرية ، يجد نفسه يعبر عنها بنغمات وهزات هذا اللحن الجميل .



## أولاً روحانية اللحن النبطي

اللحن هو مجموعة أنغام متوافقة معاً، تُعبِّر عن مشاعر وأحاسيس معينة، وهي بــذلك تكشف عن المشاعر الداخلية للإنسان، سواء كانــت حباً وفرحاً، أو حزناً وألماً.

وهو أو منطوقة. ولأول وهلة يتبادر إلى ذهننا سؤال وهو، ما هي لغة الملائكة والطغمات السمائية عامة ؟! ويتبعه سؤال آخر، وما هي لغة الطيور والنجوم والحيوانات والطبيعة كلها كالشمس والقمر والنجوم والجبال والهواء...؟!

إننا لا نستطيع أن نجزم أن هناك لغة خاصة لكل مجموعة من هذه المخلوقات، تُمجد بما الخالق. وإلا فأي لغة كانت تتكلم بما الطغمات السمائية وهي أرواح نورانية ؟! إنما يمكن أن يكون اللحن هو اللغة التي تُعبِّر بما هذه الأرواح عن تسبيحها للخالق. ولذلك يُعرِّف البعض اللحن بأنه " لغة عالم الروح ".

{ \ }

والطبيعة الجامدة كلها أيضاً تسبح الخالق في أنغام متوافقة. كما ذُكِرَ في تتمة سفر دانيال الإصحاح الثالث وهو الذي نصليه في التسبحة اليومية؛ (الهوس الثالث).

وعلى ذلك فما رآه وسمعه القديس يوحنا الحبيب في جزيرة بطمس (رؤ ٤: ٨)، وكذا غيره من الأنبياء كحزقيال (حز ١) وإشعياء (إش ٦)، وما رتلت به الطغمات السمائية وعبَّر عنه الوحي الإلهي بكلمات مثل "قدوس" أو غيره من كلمات تمجيد وتسبيح لله إنما هو أنغام متوافقة معاً صاغها الوحي الإلهي في كلمات حتى يفهمها البشر.

ويؤيد ذلك أيضاً ما نراه في الكنيسة وقت ترديد الشعب لحناً جميلاً أياً كان. ويلفت أنظارنا طفلُ الشعب لحناً جميلاً أياً كان. ويلفت أنظارنا طفلُ رضيعٌ تحمله أمه، يُخرج هو أيضاً من فمه أنغام صادرة من قلبه لا يفهمها ولا يحس بها أحد ممن حوله، ولكن مما لا يدعو إلى الشك أو التجاهل، فهي أنغام خرجت من الطفل تُعبِّر عن مشاعر داخله نتيجة لتأثره باللحن الذي سمعه، استطاع من خلال هذه الأنغام الخارجة

منه أن يُعبِّر عن أحاسيسه وانفعالاته الداخلية، بينما عبر عنها الشعب بأنغام وكلمات التسبيح. وغالباً ما يكون تعبير الطفل في هذه الحالة أصدق وأعمق من تعبير الرجل الكبير.

والآلات دقيقة وموزونة، تُشنَّف بها الآذان وتنتعش بها النفوس والأرواح، إلا أن الألحان في وتنتعش بها النفوس والأرواح، إلا أن الألحان في الكنيسة القبطية التي تخرج من أصوات المرتلين، لها غظم بكثير مما تخرجه هذه الآلات من أنغام. وترجع عظمة وأصالة الألحان التي تخرج من أصوات المرتلين إلى التعبير الصادق والأمين الذي تنبض به قلوبهم، ويخرج من خلال الأحبال الصوتية الطبيعية في الإنسان. ولذلك قد تسمع لحناً من شخص ذي صوت غير شجي، ومع هذا تشعر بروحانية الألحان وبصدق تعبيرها لأنها تخرج من عمق القلب، ومع ذلك فلا خلاف على أن نغمات اللحن، التي تخرج من شخص ذي صوت رخيم وأداء رائع دقيق، تكون شخص ذي صوت رخيم وأداء رائع دقيق، تكون

أكثر تأثيراً على سامعيها فيشعرون بروحانيتها وجمالها وبصدق تعبيرها.

( فحينما حضر الموسيقي العالمي الأستاذ نيولاند سميث إلى مصر، بدعوة من المتنيح الأستاذ الفنان راغب حبشي مفتاح، في بداية القرن العشرين واستمع للألحان القبطية وسجلها على النوتة الموسيقية، اندهش من عمق الألحان، وأبدى ملاحظات غاية الأهمية بخصوص التجانس الصوبي وتميُّزه عن جميع ألحان الكنائس الأخرى في العالم، وعدم خضوعه للضبط الموسيقي الآلي. فالملحِّن في تأليف، كان لا يرتبط بأصول وأوزان وقواعد موسيقية، بل كان مرتبطاً بمعين اللحن الروحي يُصوِّره بإحساسه، وما على الهـزات الصوتية إلا أن تخضع للإحساس الروحي لتُعبِّر عـن المعنى كما تُعبِّر كلمات الصلاة عن مشاعر القلب. ولذلك فإننا نجد اللحن القبطي لا يحتاج إلى آلات موسيقية لإظهاره بهياً، بل إن نغماته المحمولة في هزاته لها أكبر قوة في التأثير في النفس البشرية بدون مساعدة أي آلة موسيقية.

{ ٤ }

{ ٣ }

وقد وُحدَ أن الموسيقى القبطية - وخصوصاً اللحن الحزايي - تُحرر الإنسان من مشاعر الإحباط والحزن، كما أنها تساهم في ضبط الجهاز العصبي، كما إنها تساعد في خفض ضغط الدم، وتساعد في تحسين معدل ضربات القلب، وتعطى الجسم المقدرة على الاسترخاء والنوم) (').

وللمهندس جورج كيرلس رأى آخر (١)، على تعليق الموسيقى العالمي الأستاذ نيولاند سميت في أن الألحان القبطية لا تخضع للضبط الموسيقى الآلي. ولكننا نريد أن نوازن بين الرأيين، فنقول أن الملحن في تأليفه كان مرتبطاً أولاً بالمعنى الروحي، يصوره بإحساسه ومشاعره، وبعد ذلك يُخضع هذه الأحاسيس والمشاعر، للهزات الصوتية الخارجة من الحنجرة، أي للضبط على الحنجرة، والتي تُعد أعظم آلة موسيقية أو جدها الله في الإنسان، بل إن أداء اللحن

(') الأساس في خدمة الشماس ص١ للشماس ألبير جمال.

(۲) الألحان القبطية روحانيتها وموسيقاها، للمهندس چورچ كيرلس ص١٣٥- ١٤٠.

{ 0 }

بالحنجرة، لهو أكبر برهان على خضوع اللحن القبطي للضبط الموسيقي.

ويقول الدكتور راغب مفتاح (') " أجمل آلة موسيقية خُلقت في الإنسان هي الحنجرة، ولذلك استعمل الإنسان الموسيقي الصوتية منذ وجوده على الأرض ولا غنى له عنها من أول ميلاده ".

## أبعاد اللحن

والألحان التي ينبض بها القلب، وتخرج من حلال الأحبال الصوتية، لها ثلاثة أبعاد:

### البعد الأول:

وهو يخص الله، إذ تتصاعد النغمات من قلب مملوء بالفرح والشكر أمام عرش الله، فيتنسَّمها الله رائحـة رضا عن الشخص المرتل وعن العالم أجمع.

وقد تتصاعد النغمات من قلب مملوء بالمرارة والألم أمام عرش الله، فيقبلها ذبيحة حب حية. وفي كلتا الحالتين يقبلها الله من المرتل.

{ ٦ }

<sup>(&#</sup>x27;) مجلة مدارس الأحد السنة الثالثة عشر العددان ٤، ٥ ( إبريل ومايو ١٩٥٩م ) مقال للدكتور راغب مفتاح.

#### البعد الثاني:

وهو يخص الشخص ذاته الذي قام بأداء اللحن، وينتج عن أداء اللحن فرح وسلام داخلي عميق، نتيجة للعمل الإلهي داخل قلب المرتل. فسرعان ما يستعكس تأثير اللحن الذي صعد أمام عرش الله. إذ يسكب الله من روحه القدوس في قلب المرتل، فيشعر بفرح وسلام إلهي يفوق كل عقل.

هذا بالإضافة إلى العامل النفسي لمرتــل اللحــن. فمشاعر الفرح أو الحزن المكبوتة داخل النفس، والتي لم يستطع المرتل أن يُعلنها لأحد، استطاع من حــلال أدائه للحن أن يُخرج هذه المشاعر بصدق وأمانة، بل وبتعبير حقيقي لم يكن في إمكانه أن يصيغه في كلمات عاجزة عن أن تُعبِّر عن مشاعره وأحاسيسه الداخلية لو أعلنت لصديق أو زميل ما.

#### البعد الثالث:

وهو يخص الذين يسمعون اللحن ويتذو قونه. إذ يكون له تأثير على قلوبهم وحياتهم الداخلية، فيشعرون بالفرح والسعادة والعزاء الروحاني. لأن ما يخرج من {٧}

القلب يصل إلى القلب، وما يخرج من الفم يصل إلى الأذن فقط. وهذا ما يلمسه كل إنسان يسمع لحناً من شخص روحاني يرتل هزات اللحن بروحانية عالية من قلبه. فكل من يسمع اللحن ينجذب إلى سماعه ويتأثر به والعكس صحيح.

## الأداء الجماعي

والألحان أو من السعب تكون مفعمة اللروحانية. ويكون تأثيرها قوياً على السامع والمرتل، لما فيها من روحانية وجمال في الصوت والأداء. عما لو رتلها شخص واحد فقط بصوت رخيم وأداء موزون. ويرجع ذلك إلى أن اللحن الجماعي هو عزف جماعي بصوت كل فرد. وهو يشبه اللحن اللذي تعزف أوركسترا مكوّنة من مجموعة كبيرة من الآلات الموسيقية المختلفة. فصوت كل شخص في الخورس له نغمة ونبرة تختلف عن الآحرين في الخورس. هذا بالإضافة إلى الروحانية التي يرتل هما كل شخص

{ \ \ }

اللحن. وينتج عن عزف كل هذه الأصوات لحن جميل روحاني مع دقة في الأداء. ومن هنا ينبغي حفظ الألحان وترديدها معاً كخورس.

وعلى ذلك فالشخص الذي يحفظ الألحان ويؤديها بعمق وروحانية يصبح شخصاً روحانياً، يعيش أيام السماء على الأرض، ويتذوق الحياة الأبدية وهو ما زال على الأرض.

### النيا الحزييك الترونوس Mexepornec

لل النفس البشرية تحكى نغماته قصة حب بين النفس البشرية كعروس مسبية تحت قبضة إبليس، والسيد المسيح كعريس لها يذهب ليحررها منه. والنفس البشرية هنا ترى عريسها يخطو في حب نحو الصليب، ليواجه في صراع مرير قُوكى الشر الممثلة في إبليس وجنوده، إلى أن سحقه وانتصر عليه، وحررها من يده، وحلس على عرشه مَلكاً لها وعليها.

والنفس البشرية هنا تنظر السيد المسيح على الصليب، " حروف قائم كأنه مذبوح وحــول

{ 9 }

عرشه الحيوانات الأربعة، والأربعة وعــشرون قسيساً (رؤه: ٦)، "ونظرت وسمعت صوت ملائكة كثيرين حــول العــرش والحيوانــات والشيوخ وكان عددهم ربوات ربوات وألوف ألوف " (رؤه: ١٣)، "ونظرت وإذا جمـع كثير لم يستطع أحد أن يعده، من كــل الأمــم والقبائل والشعوب والألسنة، واقفون أمام العرش وأمام الخروف، متسربلين بثيــاب بــيض، وفي أيــديهم ســعف النخــل " (رؤ ٧: ٩). أوهم يصرخون بصوت عظيم قائلين: الخلاص الإلهنا الجالس على العرش وللخروف " (رؤ ٧: ١).

وحينما تنظر النفس البشرية كل هذا الجمع، وتسمع أصوات تسبيحهم، لا تستطيع أن تُعبِّر عن حبها للجالس على العرش إلا بمشاركتها لهم بنغمات جميلة قائلة لحن "بيك إثرونوس ".

پل ويرى البعض أن لحن " بيك إثرونوس " هو قدس أقداس ألحان الكنيسة القبطية، لأن نغمات اللحن تشبه درجات سلم روحاني، يصل بين الأرض

{ \ \ . }

# Пєкоротнос پيك إثرونوس (۱)

اللحن في بيك إثرونوس في حرف " من " وكأن الهزات تكشف عن عرش الله الذي ليس له بداية ولا نهاية. فهو يجلس على عرشه ويملك على الخليقة كلها منذ الأزل وإلى الأبد. كما قال إشعياء النبي " الجالس على كرة الأرض وسكانها " (إش ٤٠ ٢٢).

والسماء. يصعد عليها المرتل، إلى أن يقف أمام عرش الله. وهناك يرى ويسمع أموراً فائقـة، ويقول مع يوحنا الحبيب وبولس الرسول أنه "ممع كلمات لا ينطق بها ولا يسوغ لإنسان أن يتكلم بها " ( ٢ كو ١٢: ٤ ). وإذ لم يستطع أن يصف ما رآه بكلمات بشرية، يجد نفسه يعبر عنها بنغمات وهزات هذا اللحن الحميل.

الفرعونية، حيث أن قدماء المصريين اعتدادوا الفرعونية، حيث أن قدماء المصريين اعتدادوا ترتيله للتعبير عن حزهم لفراق الميت، كما هو واضح من موسيقى النصف الأول من اللحن، وكذلك عن فرحتهم للاحتفال به في رحلته إلى مركبة الشمس، التي ستحمله إلى الإله رع حيث حياة الخلود. وهذا أيضاً واضح في موسيقى النصف الثاني من اللحن (').

{ \ \ \ }

{ 11 }

<sup>(&#</sup>x27;) الأساس في خدمة الشماس ص ٥٥١، ٥٥٢ للشماس ألبير جمال.

# 

وكأها تُعبِّر عن فترة الآلام التي اجتازها السيد المسيح وهو على الصليب، أو شدة الصراع الذي خاضه السيد المسيح مع إبليس وهو على الصليب. • وقبل هاية اللحن ( ممم) نجد الهزات تُعبِّر عن تحرُّك السيد المسيح كملك يتقدم في خطوات ثابتة ليجلس على عرشه.

• وفي نهاية اللحن ( ) نجد الهزات و كأنها ثلاث درجات مرتفعة، صعد عليها السيد المسيح ليجلس على عرشه في هدوء واستقرار كما ظهر في ختام اللحن

| | noc

{ \ \ \ \ }

الحزن والفرح والضعف والقوة. ولذا نلاحظ أن هزات اللحن في "بيك إثرونوس " بدأت هادئة

وهى تكشف لنا عن سر التجسد الإلهي ونزول ابن الإنسان على الأرض، في سلام وهدوء، فرتلت له الملائكة يوم ميلاده قائلة " المجد لله في الأعالي وعلى الأرض السلام وفي الناس المسرة " ( لو ٢: ١٤ ).

- وهذه الهزات الهادئة تشير إلى فترة إخلاء الذات التي عاشها السيد المسيح على الأرض، في اتضاع وصفه الكتاب المقدس قائلاً " لا يخاصم ولا يصيح ولا يسمع أحد في الشوارع صوته، قصبة مرضوضة لا يقصف، وفتيلة مدخنة لا يطفىء " (مت ١٢: ١٩، ٢٠).
- ثم نحد ارتفاع الهزات في منتصف اللحن (ما تحته خط)

{ 17}

الحادية عشر من يوم الثلاثاء من البصخة الحادية عشر من يوم الثلاثاء من البصخة المقدسة، وكأنه يُعلن عن ابتداء طريق الصليب وعمل المسيح الحلاصي. وذلك عندما اتفق يهوذا الخائن يوم الثلاثاء مع رؤساء كهنة اليهود على تسليم السيد المسيح بثلاثين من الفضة رمت ٢٦: ١٥، ١٥).

بيك إثرونوس " في الـساعة الثانية عشر من يوم الجمعة العظيمة، ليُعلن عـن الثانية عشر من يوم الجمعة العظيمة، ليُعلن عـن انتصار السيد المسيح على إبليس، والانتهاء مـن عمله الخلاصي، فقال " قد أُكمل " (يو ١٩: ٢٠)، وحلوسه ملكاً على عرشه الـذي هـو الصليب، ليتم قول المزمور " الرب قد ملك على حشبة " (مز ٩٦: ١٠).

#### تشابُه النغمات بين لحن " بيك إثر ونوس " ولحن " أفتشيئون "

يلاحظ أن النغمات في لحن أفتشينون مشابه تماماً لنغمات اللحن في بيك إثرونوس، رغم التضاد والاختلاف بين معاني كلماقهما. فلحن

{ \ o }

"بيك إثرونوس " يتحدث عن الله المنتصر الجالس على عرشه، بينما لحن " أفتشينون " يتحدث عن يهوذا الخائن الذي كلامه ألين من الدهن وهو نصال (أي مثل السيف).

• وبمعنى آخر نقول أن لحن " بيك إثرونوس " يشير إلى الخير، بينما لحن " أفتشينون " يشير إلى الشر، ويبدأ الصراع بين الخير والشر من يوم ثلاثاء البصخة حتى يوم الجمعة العظيمة، ويبدو من الصراع انتصار الشر على الخير خاصة يوم الأربعاء والخميس، حيث يقال فيهما لحن " أفتشينون ". إلا أنه في لهاية الصراع دائماً ينتصر الخير على الشر، وهذا ما حدث في الساعة الثانية عشر من يوم الجمعة العظيمة، إذ انتصر السيد المسيح على إبليس وجنوده بالصليب، لذلك يقال لحن " بيك إثرونوس " كنشيد تُصرة يهتف به كل أولاد الله الدين انتظروا هذا الانتصار.

• وتتشابه النغمات بين لحن بيك إثرونوسوس ( الخير ) ولحن " أفتشينون " ( الشر )، فمن خلال تشابه النغمات، ينكشف لنا خداع الشر الذي كثيراً ما يلبس ثوب البر ليأخذ مظهر الحَمل، أو كما يقول المزمور " كلامه ألين من الدهن وهو نصال ". أي أن كلام النشر ناعم كالدهن في الظاهر، ولكنه من الداخل يميت كما يميت السبف.

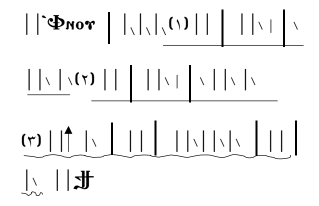
• كما أن تسشابه نغمات لحسن " أفتشينون " مع لحن " بيك إثرونوس " تكشف عن قوات الشر التي ظهرت بمظهر القوة والنصرة على عمل السيد المسيح، حتى ألها استطاعت أن تصلب السيد المسيح على الصليب، ولكن كما قال لهم السيد المسيح من قبل " هذه ساعتكم وسلطان الظلمة " (لو ٢٢: ٣٥)، ولكن مهما ظهرت من قوة وانتصار مزيَّف، ففي النهاية تكون النصرة الحقيقية لقوى الخير؛ الممثلة في السيد المسيح، وهذا ما أعلنته لنا الكنيسة، إذ

{ \ \ \ }

رتبت أن يقال لحن "بيك إثرونوس " في الساعة الثانية عشر من يوم الجمعة العظيمة أي في نهاية اليوم، والتي أيضاً تشير إلى نهاية الحياة أو نهاية الصراع.

{ \ \ }

## (۲) إِفْنُوتَى †Tonor يا الله



بالضعف والقوة معاً. وكألها طبول تدق لـ تعلن بالضعف والقوة معاً. وكألها طبول تدق لـ تعلن حلوس الله على عرشه كما إلها تشير إلى السيد المسيح الإله المتحسد، أي تشير إلى اتحاد الطبيعة البشرية بالطبيعة الإلهية، بغير اختلاط ولا امتزاج

ولا تغيير. | | | | | **ron**中 | | **\*** 

{ ١٩}

و كأن اللحن هنا يكشف لنا عن أقنوم الابن | | إنه هو الله |  $\mathbf{Pnor}$  وهو أحد الأقانيم الثلاثة الآب والابن والروح القدس | \ \ \ \ \ الثلاثة الآب والابن والروح القدس | \ \ \ \ الله فلا نستطيع أن نتعرف على الله ، إلا من حلال الابن؛ أى السيد المسيح. كما يقول الكتاب " الله لم يره أحد قط ، الابن الوحيد الذي في حضن الآب هو خبر " (يو ١٤ . ١٨) ، " الذي رآبى فقد رأى الآب " (يو ١٤ . ٩).

- **\* Tond** | الهــزات في إفنــوتى طويلـــة، لامتداد ملكوت الله وسلطانه غير المتناهى.
- الهزات في كلمة إفنوتى في حرف ٥٣ وهي تكشف لنا عن ذات الله، الذي لا بداية لــه ولا هاية، الأزلي والأبدي. كما كان عرشه أيضاً لا بداية له ولا نماية له ولا نماية له ولا نماية له ولا نماية بداية له ولا نماية به ولا نم
- الهزات في كلمة إفنوتي هي ملخص لمجموعة الهزات الأولى والثانية والثالثة. | عمالاً | |

{ ۲ . }

(۱) مجموعة الهزات الأولى والثانية هادئة ۲(۱|۱|۱|۱|۱|

وكأنها تشير إلى حياة السيد المسيح على الأرض، وفترة إخلائه لذاته، كما يقول عنه الكتاب " الذي لم يُحسَب حلسة أن يكون معادلاً لله، لكنه أحلى ذاته آخذاً صورة عبد، صائراً في شبه الناس " (في ٢: ٢، ٧). كما أنها هادئة لأنه عاش فترة تجسده على الأرض " لا يضيح ولا يسمع أحد في السفوارع صوته " (مت ١٢: ١٩).

(٢) مجموعة الهزات الثالثة قوية وبصوت مرتفع، الله التكشف لنا عن قوة السيد المسيح، فعلى الرغم من اتضاعه وظهوره . عظهر الضعف، إلا أنه هو الإله القوى القادر على كل شيء. كما أنها تعلن عن قوة ورهبة وجبروت الجالس على العرش، بل كل هزة فيها تحمل في طياتها فترة تجسد السيد

المسيح على الأرض، حيث أظهر قوة لاهوته بعمل المعجزات، من تفتيح أعين العميان وإقامة الموتى وإسكات البحر الهائج وإحراج الشياطين....إلخ

تعليق: فإن كانت الهزات في المجموعة الأولى والثانية، ترينا السيد المسيح على الصليب في ضعفه، فالهزات في المجموعة الثالثة، ترينا السيد المسيح في قوته وانتصاره، فنرتل له هذه النغمات، وكأننا نقول له لك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد آمين.

{ ۲ 7 }

### # ثم تنساب أمام العرش 🕌 📗

(۳) شَا إِينِيه إِنتَى بِي إِينِيه عومة الله عدم عدم عصم يُلِي دمر الدمور إلى دمر الدمور

/|| | ətn' || | | | | | | | | | | | | | |

وهنا ترتمي النفس البشرية على هذا البحر، فترتفع مع ارتفاع الأمواج، وتنخفض وتتقدم أمام العرش.

♦ وقبل أن تــصل إلى العــرش تهــدأ أو تــنخفض
✓ | | ✓ | |

{ ٣٣ }

بلخ وفي غمرة هذا الفرح والسرور يستوقف النفس البشرية منظر عجيب " من العرش يخرج بروق ورعود وأصوات " (رؤ ٤:٥) فتصرخ بهزات مرتفعة كما يلي:

## 

الهزات: معهم مرة ثانية قائلة هذه الهزات:

الأنشودة الجميلة التي لا تنتهي وهي الليلويا الأنشودة الجميلة التي لا تنتهي وهي الليلويا

$$| \ | \ | \ | \mathcal{L}$$
 Sənə i $\pi \ |$ 

" وكل خليقة مما في السماء وعلى الأرض وتحت الأرض، وما على البحر، كلَّ ما فيها " (رؤ ه نيما) " وإذا جمع كثير لم يــستطع أحــد أن يعده، من كل الأمــم والقبائــل والــشعوب والألسنة، واقفون أمام العرش وأمام الخروف ... وهم يصرخون بصوت عظيم قائلين الخــلاص لإلهنا الجــالس علــى العــرش والخــروف " (رؤ ٧ : ١٠).

العرش، وتسمع أصوات التسبيح من كل هذه المحدد حول العرش، وتسمع أصوات التسبيح من كل هذه الطغمات السمائية، تتهلل فرحاً، فتاشاركهم تسبيحهم وترتيلهم فتهتز طرباً قائلة هذه الهزات:

## (||\,||\,||\,\||\,|\\ |\,|||\\,||\,|||\)'

وتعاد مجموعة الهزات مرة ثانية، وكأن النفس البشرية هنا تؤكد فرحها وسرورها وتمتعها بالوجود أمام الجالس على العرش والخروف.

{ ٢0}

- اللحن في "الليلويا " تبدأ في حرف عول و تنتهي بنفس الحرف، وكأن التسبيح لله بهلذا اللحن الجميل، لا ينتهي أبداً فكلما ابتدأنا نسبح به، ويخيل لنا بعد فترة من التسبيح أننا اقتربنا إلى النهاية، نجد أنفسنا وقد بدأنا مرة أخرى في التسبيح من حديد، بهذه الأنشودة الجميلة التي لا تنتهي.
- ﴿ كما أن نغمات اللحن في كلمة هللويا، تبدأ بحرف م وتنتهي بنفس الحرف، وكأنها تكشف لنا عن الله الذي ليس له بداية ولا نهاية، فالسيد المسيح هو " مبدىء خليقة الله " (رؤ ٣: المسيح هو " أصل وذرية داود " (رؤ ٢٢: ١٦)، وهو " بداية كل الأشياء ونهايتها ".
- لله تبدأ نغمات اللحن في كلمة الليلويا بالحرف م في الربع الرابع،

{ x x }



# ک) اُللیلویا ۸۸۸۸۵۰۱۳ (۱) هللویا

لله هللويا ( ձռ հե հուս الأولى " هللويا ) تتكون من كلمتين عبرانيتين الأولى " هللوا " ومعناها احمدوا، والثانية " يا يهو " وهو الاسم العلم لذات الواجب الوجود، ومعناها يكون. وقد ترجمت في الكتاب المقدس بمعين كيريوس في اليوناني ومعناها رب، فإذاً يكون معنى "هللويا" احمدوا الرب (١).

اللحن في كلمة الليلويا تحوى فرحاً بالوجود في الحضرة الإلهية، أمام عرش الله والخروف القائم كأنه مذبوح.

(') كتاب اللآلىء النفيسة جزء ١ ص ١٩٤ {٢٧} الله، ولكنها ما أن تصل إلى النهاية، حتى تجـد ألهـا بدأت التسبيح مرة أخـرى بـالحرف م في الربـع السادس،

وهكذا يستمر التسبيح هذه الأنشودة ليس إلى دهر فقط بل إلى دهر الدهور، وهكذا نـشارك السمائيين تسبيحهم لله، الذي لا ينقطع إلى الأبد. وهنا تشبه النفس البشرية شخصاً يسير نحو هدف على مرمى البصر وكلما وصل إلى نقطة معينة يعتقد فيها أنه وصل إلى الهدف، يبدأ من حديد ويسعى إذ يـرى

وهنا تظن النفس البشرية أنها وصلت إلى كمال التسبيح، ووصلت إلى الهدف التي تسعى نحوه وهــو

{ ۲ 9 }

منظر الجالس على العرش والخروف القائم كأنه مذبوح. ثم يتحدث في تعجب لنفسه أو لمن حوله عن عظمة هذا الجد.

اللحن في ختام الربع السادس تُقال في السياب وتدرُّج وانخفاض إلى أن تتلاشى،

وهي تنقل لنا الصورة الحقيقية لمن يسبح هدا اللحن الجميل. فمع نهاية الربع السادس يكون الإنسان قد وصل إلى قمة الروحانية، فتنسحب روحه منه وتُختطَف إلى السماء، حيث يعيد الترتيل بهذا اللحن، لا على الأرض بل في السماء، أمام الجالس على العرش إلى أبد الأبدين.

أمامه أفاقاً أوسع، حتى يصل إلى الهدف.

اللحن في حرف الله في الربع الخامس، مشابهة تماماً لنغمات اللحن في حرف مح في الله الخامس، مشابهة تماماً لنغمات اللحن في حرف وفي الربع السادس، فهو يعلن أن الله ليس له بداية ولا نهاية وهو " الألف والياء البداية والنهايــة " (رؤ ١: ٨) فما يظنه الإنسان في عمــق الله، يجده هو هو ما يظنه بدايته، فكماله كل حين لا يتغير.

النغمة الجامس والسادس يوجد وقفة في النغمة وهي

وكأنها تنبهنا ألا نغفل وننسى أننا واقفون في الحضرة الإلهية أمام عرش الله، فلا يسبينا منظر المحد الإلهي فنتقدم نحوه ونلمسه فنحترق. أو هي وقفة تعجُبية لشخص انبهر من رؤيته لمنظر عجيب، وهو

{ ٣ ١ }

{ ٣ ٢ }